




Commento alla
STRENNA 2026

«FATE QUELLO CHE VI DIRÀ»
Credenti, liberi per servire

Don Fabio Attard
Rettor Maggiore della Congregazione Salesiana

11° successore di Don Bosco

SOCIETÀ DI SAN FRANCESCO DI SALES
Sede Centrale Salesiana

Via Marsala, 42 - 00185 Roma



Commento alla STRENNA 2026  
«FATE QUELLO CHE VI DIRÀ» Credenti, liberi per servire 
di Don Fabio Attard
Rettor Maggiore della Congregazione Salesiana
11° successore di Don Bosco

Layout  |  Settore Comunicazione Sociale - Pierluigi Lanotte 
Foto |  Renato Ricci | renx94@gmail.com
Stampa |  GIANNINI PRESSSERVICE NOLA - (NA)

Sede Centrale Salesiana
Via Marsala, 42 – 00185 Roma

Edizione - Dicembre 2025
Uso Interno



5

INDICE
STRENNA 2026
«FATE QUELLO CHE VI DIRÀ»
Credenti, liberi per servire

Introduzione 					     8
a. 	Il primo segno di Gesù è un «portale d’ingresso» 		  14
b. 	L’irruzione definitiva di Dio nella storia	 			   16
c.	 Gesù inaugura una relazione d’amore, un’alleanza di bontà 
	 e abbondanza 					     17

1. GUARDARE –Accoglienza dei segni dei tempi			   19
a. 	Maria non era un ospite «neutro»		  			   20
b. 	Le sfide e le difficoltà vanno riconosciute e affrontate, 	
	 non accantonate					     22
c.	 La storia è lo scrigno rivelatore dell’azione di Dio		  23
d.	 Invito alla riflessione					     27

2. ASCOLTARE – Radicati nella fede in Cristo	 		  29
a. 	Gli eventi vanno letti e vissuti alla luce di Cristo			  30
b. 	La volontà di Dio emerge dagli eventi che viviamo		  32
c. 	 Un processo nutrito e illuminato dalla Parola			   33
d. 	Invito alla riflessione					     37



6

3. SCEGLIERE – Vivere la chiamata con libertà	 39
a. 	 Ascolto libero insieme a una fiducia completa	 40
b. 	 Ogni azione ha senso – logos – soltanto nella e dalla Parola – Logos	 42
c. 	 Pericolo di una fede che si adegua alla cultura dominante	 43
d. 	 Invito alla riflessione 	 47

4. AGIRE – Servire con totale generosità	 49
a. 	 Servire in maniera libera perché radicati in Cristo	 50
b. 	 Cooperatori nel progetto di Dio per i giovani	 52
c. 	 L’audacia della fede	 55
d. 	 Invito alla riflessione	 59

5. 150 anni – Salesiani Cooperatori: 
il sogno profetico di don Bosco continua	 62

6. Alcune proposte pastorali	 71
1. 	«Fate quello che vi dirà»: verso una pedagogia dell’ascolto personale	 71
2. 	Maria a Cana: educatrice della libertà autentica	 72
3. 	L’arte di leggere i segni dei tempi con i giovani	 72
4. 	Scegliere: la libertà cristiana come risposta vocazionale	 73
5. 	 I 150 anni dei Salesiani Cooperatori: un modello per oggi	 74

Conclusione	 75



77

COMMENTO  
alla STRENNA 2026

Carissimi Confratelli,
Figlie di Maria Ausiliatrice,
Membri tutti della Famiglia Salesiana,
Giovani,

Ogni anno l’appuntamento con la 
STRENNA offre l’opportunità per tutti 
i Gruppi della Famiglia Salesiana 
di convenire attorno ad un tema 
particolare, per condividere e vivere 
momenti forti di preghiera e di 
riflessione, di ascolto e di fraternità. È un 
augurio e una speranza che ogni Gruppo 
– e le singole persone all’interno di 
esso – possa trovare cibo per il cammino, 
sostegno per il proprio vissuto educativo 
pastorale e personale.



8

La STRENNA che ci ha accompagnato l’anno scorso, costruita 
attorno al tema giubilare della speranza, ha offerto a tutti noi 
l’opportunità di guardare al mistero di Cristo come fonte di luce 
che ci aiuta a contemplare le meraviglie di Dio nel momento 
presente. Abbiamo vissuto momenti che ci hanno rafforzato nella 
fede in quello che il Signore ha ancora da rivelarci, e abbiamo 
percepito la speranza come forza del «già» e come coraggio del 
«non ancora». Abbiamo anche contemplato come per don Bosco 
la forza della speranza lo abbia aiutato e sostenuto nel suo 
cammino di scoperta e di messa in pratica del progetto di Dio.

150 anni fa la speranza è stata il motore del cuore pastorale di don 
Bosco, un cuore capace di leggere i segni dei tempi e di guardare 
al mondo sostenuto dalla fede in Dio. La commemorazione 
del centocinquantesimo anniversario della prima spedizione 
missionaria salesiana non vuole essere una celebrazione 
circoscritta ad un momento cronologico. Ricordando questo 
momento storico noi abbiamo contemplato come lo spirito di 
Dio in don Bosco abbia trovato un cuore aperto e disponibile. 
Quella di don Bosco è stata una risposta che ha saputo superare 
una visione ristretta e autoreferenziale della vita. Don Bosco 
viveva a Torino, ma il suo cuore e la sua mente abitavano il 
mondo intero. La sua era una speranza fondata sulla certezza 

INTRODUZIONE



9

che – una volta scoperto il progetto di Dio – altra via non c’è se 
non seguire la sua volontà fino in fondo. Contemplando la virtù 
teologale della speranza che animava la sua vita, noi possiamo 
intravedere quello che già i primi suoi discepoli sentivano e 
più tardi commentarono: don Bosco uomo di fede, don Bosco 
credente, «don Bosco con Dio».

Vorrei quest’anno proporre come strenna il tema della fede. 
Esso è emerso in maniera graduale ma chiara quando all’inizio 
del mese di giugno 2025 i vari Gruppi della Famiglia Salesiana 
si sono incontrati per la Consulta Mondiale. Le riflessioni 
condivise indicavano il tema della fede: non solo come naturale 
proseguimento della speranza ma come «fondamento» della 
stessa. Se la forza della speranza si fonda sulla fede, una 
vita davvero piena di speranza riporta ad una più profonda e 
autentica relazione di fede con Gesù, il Figlio del Padre, fatto 
uomo per noi e che continua a essere presente in mezzo a noi 
con la forza dello Spirito. Sarà dunque come un pellegrinaggio 
nella fede di tutta la Famiglia Salesiana: insieme per rinnovarci, 
insieme per vivere nel mondo come cristiani (e salesiani). Nella 
sua prima Lettera Enciclica Lumen fidei,1 Papa Francesco offre al 
riguardo alcuni spunti molto pertinenti.

Innanzitutto, come introduzione generale al tema della fede, 
Papa Francesco ci invita a una correzione di sguardo: la fede non 

1   Papa Francesco, Lettera Enciclica Lumen fidei. (2013).



10

come qualcosa di teologicamente lontano ma come «una luce 
da scoprire». Credere, vivere di fede significa voler camminare 
nella luce. Fede, allora, è quel fondamento che abbiamo e quel 
cammino che intraprendiamo perché davvero vogliamo vivere 
la vita in maniera bella e sana. Abbracciare la fede esprime quel 
desiderio profondo di vivere nella luce, rifiutando di vivere nel 
buio, nel vuoto, nel non-senso. Scrive Papa Francesco che questa 
chiamata a «recuperare il suo carattere di luce» la vogliamo 
percorrere «perché quando la sua fiamma si spegne anche tutte 
le altre luci finiscono per perdere il loro vigore. La luce della 
fede possiede, infatti, un carattere singolare, essendo capace di 
illuminare tutta l’esistenza dell’uomo» (n.4).

Questo primo invito ci interpella direttamente quando 
riconosciamo che la nostra missione è di educare alla fede 
e nella fede. La sfida che immediatamente emerge è molto 
evidente: come possiamo farlo se questa fonte di luce in me 
si va spegnendo? Come possiamo rimanere tranquilli quando 
ci rendiamo conto che lo spegnimento di luce nel nostro 
cuore significa alla lunga lasciare i giovani e tutti coloro che 
accompagniamo nelle tenebre più fitte?

In più, questa luce ha alcune caratteristiche che vanno nominate. 
Sono caratteristiche che si presentano come degli appigli 
necessari nei momenti duri e difficili nel cammino della fede.



11

Prima di tutto per la sua potenza la luce della fede «non può 
procedere da noi stessi, (ma) deve venire da una fonte più 
originaria, deve venire, in definitiva, da Dio» (n.4). Non si tratta in 
effetti di offrire cose umane, intelligenti e professionali, ma molto 
di più. E allora questa luce non è nostra, ma è a noi concessa.

C’è un secondo aspetto, frutto di questa straordinaria gratuità 
divina, e Papa Francesco lo descrive in termini insieme profondi 
e teneri: «la fede nasce nell’incontro con il Dio vivente, che ci 
chiama e ci svela il suo amore, un amore che ci precede e su 
cui possiamo poggiare per essere saldi e costruire la vita». La 
fede non è un prodotto. Nasce non tanto «dall’incontro con 
Dio», ma «nell’incontro con Dio». Un incontro che va vissuto 
come espressione di piena libertà e come fonte continua che ci 
alimenta con la sua luce.

Questa breve introduzione già mette le basi necessarie per 
collocare il tema della fede all’interno di una dinamica relazionale. 
Una dinamica che è tipica del nostro carisma salesiano. Il vissuto 
della fede nell’incontro con Gesù, Figlio di Dio, emerge come 
la spina dorsale delle nostre azioni per la forza del suo Spirito. 
Attraverso questa energia trinitaria noi siamo i primi beneficiari 
di quel dono che dà forma e significato a tutto ciò che siamo, e 
di conseguenza a tutto ciò che facciamo e proponiamo per la 
salvezza dei giovani.



12

«FATE QUELLO CHE VI DIRÀ»
Credenti, liberi per servire

Lasciamoci questo anno guidare da una frase dal Vangelo di 
Giovanni pronunciata da Maria proprio all’inizio dello stesso 
Vangelo. In quella che doveva essere una bella festa di nozze, 
emerge una difficoltà: manca il vino. Di fronte alla possibilità 
che una festa si tramuti in un fallimento, troviamo la reazione 
che esce dal cuore di Maria: bisogna intervenire. E ciò che Maria 
fa è semplicemente presentare a Gesù la reale situazione. Ma 
la sua ora, quella di Gesù, non è ancora venuta. Maria, la madre 
premurosa, con grande serenità, invita i servi unicamente a 
prestare ascolto a quanto Gesù dirà loro al momento della «sua 
ora».

Quest’anno vi propongo di assumere l’invito di Maria, con lo 
stesso atteggiamento di disponibilità e libertà che vediamo nei 
servi. Anche noi, membri dei vari Gruppi della Famiglia Salesiana, 
dobbiamo ricordarci la verità della nostra scelta e identità: 
siamo dei servi, soltanto dei servi. E anche a noi Maria oggi dice: 
«Fate quello che vi dirà». Qualsiasi cosa Gesù ci dica, bisogna 
semplicemente accoglierla, assumerla e viverla, senza se e senza 
ma. 

Invito tutti, carissimi sorelle e fratelli, dopo aver vissuto la forza 
della speranza, quella «speranza che non delude», a permettere 



13

che al nostro cuore giungano le parole di Maria, e a prestare il 
nostro sguardo e il nostro ascolto a Gesù, a quello che ci dirà, 
nella consapevolezza e nella gioia di essere servi.

Vogliamo essere sorretti dalla stessa fede nel riempire fino 
all’orlo le giare, nel portare l’acqua cambiata in vino alle realtà 
quotidiane che abitiamo e che condividiamo con tutti. Trovandosi 
molti di noi in prima linea in situazioni difficili e in luoghi critici, 
riconosciamo il rischio di una fede debole, qualche volta anche 
assente, con le drammatiche conseguenze che poi constatiamo, 
di una mancata condivisione del «vino» della bontà, dell’empatia 
e dell’amore.

Vangelo di Giovanni 2, 1-11
1Il terzo giorno vi fu una festa di nozze a Cana di Galilea e c’era 
la madre di Gesù. 2Fu invitato alle nozze anche Gesù con i suoi 
discepoli. 3Venuto a mancare il vino, la madre di Gesù gli disse: 
«Non hanno vino». 4E Gesù le rispose: «Donna, che vuoi da me? 
Non è ancora giunta la mia ora». 5Sua madre disse ai servitori: 
«Qualsiasi cosa vi dica, fatela».
6Vi erano là sei anfore di pietra per la purificazione rituale dei 
Giudei, contenenti ciascuna da ottanta a centoventi litri. 7E Gesù 
disse loro: «Riempite d’acqua le anfore»; e le riempirono fino 



14

all’orlo. 8Disse loro di nuovo: «Ora prendetene e portatene a 
colui che dirige il banchetto». Ed essi gliene portarono. 9Come 
ebbe assaggiato l’acqua diventata vino, colui che dirigeva il 
banchetto – il quale non sapeva da dove venisse, ma lo sapevano 
i servitori che avevano preso l’acqua – chiamò lo sposo 10e gli 
disse: «Tutti mettono in tavola il vino buono all’inizio e, quando 
si è già bevuto molto, quello meno buono. Tu invece hai tenuto 
da parte il vino buono finora».

Questo, a Cana di Galilea, fu l’inizio dei segni compiuti da Gesù; 
egli manifestò la sua gloria e i suoi discepoli credettero in lui.

Entriamo nel vivo del brano che ha ispirato il titolo della 
STRENNA, con la meditazione del primo «segno» che Gesù 
compie a Cana di Galilea, come lo racconta Giovanni (2,1-11). 

Tre brevi riflessioni introduttive ci offrono la chiave 
«ermeneutica» che rende il brano significativo per la nostra 
esperienza personale e comunitaria.

a. Il primo segno di Gesù è un ‘portale d’ingresso’

In una delle sue udienze, Papa Francesco commenta questo brano 
con un’immagine molto concreta. Dice che il primo segno di Gesù 
è «una sorta di ‘portale d’ingresso’, in cui sono scolpite parole ed 



15

espressioni che illuminano l’intero mistero di Cristo e aprono il 
cuore dei discepoli alla fede».2 Il primo segno di Gesù non è uno 
spettacolo da ammirare, è piuttosto un invito rivolto al cuore di 
ogni credente. In esso abbiamo il richiamo a quegli atteggiamenti 
che assicurano l’assunzione della proposta della fede in Lui, come 
evocato alla fine del brano: «i suoi discepoli credettero in lui» 
(v.11). Questo primo segno a Cana va immediatamente al cuore 
del messaggio di Gesù: l’invito a scommettere la nostra esistenza 
sulla sua parola. «Cana» è – oggi – la casa dove abitiamo, l’opera 
dove viviamo la nostra missione, il gruppo di giovani, di docenti, di 
genitori che accompagniamo. Noi siamo i servi e i discepoli delle 
varie esperienze concrete e quotidiane.

E come a Cana, anche oggi Maria continua ad avere una missione 
fondamentale e fondante in questo processo. È lei che, camminando 
con noi, ci invita a fare il passo della fede, una fede liberamente 
assunta per poter essere servi autentici. E questo stesso processo, 
fatto di fede, libertà e servizio, è lo stesso che ha sperimentato don 
Bosco durante tutta la sua vita. Anche don Bosco, fin dal sogno di 
9 anni, riconosce Maria come Madre e Maestra che lo sosteneva 
nella sua fede, che gli ha dato coraggio per essere un libero servo 
per i giovani nel campo da lei indicato.

2   Papa Francesco, Udienza Generale, 8 giugno 2016: https://www.vatican.va/
content/francesco/it/audiences/2016/documents/papa-francesco_20160608_
udienza-generale.html 



16

b. L’irruzione definitiva di Dio nella storia

Un secondo spunto di riflessione lo offre Papa Benedetto XVI 
partendo dalle parole che introducono questo primo segno: «Il 
terzo giorno vi fu una festa di nozze a Cana di Galilea.» (v.1)

Nel suo libro Gesù di Nazaret, Papa Benedetto dice che qui ci 
troviamo nel cuore del mistero di Dio che si manifesta. L’indicazione 
temporale è un simbolo di tutto l’agire di Dio nella storia. Il «terzo 
giorno» comunica l’anticipazione del compimento della storia di 
salvezza che avviene nella risurrezione di Cristo, il terzo giorno. 
Abbiamo in questo preciso momento, dice il Papa, «l’irruzione 
definitiva di Dio sulla terra».3 Cana è un luogo che contiene in 
maniera umile e nascosta il compimento del progetto dell’amore 
di Dio per l’umanità. Cana è ogni luogo dove siamo mandati, in 
quanto spazio dove Dio continua a rendersi presente attraverso 
coloro che ascoltano la sua parola, la credono e la vivono.

Questa riflessione ha una portata davvero significativa per noi. 
Se «Cana» è ogni luogo che abitiamo, allora siamo noi coloro 
che il Signore chiama per essere segni e portatori del suo 
amore per i giovani, per l’umanità. Certamente non dipende da 
noi «l’irruzione di Dio sulla terra», ma a noi è data l’opportunità 

3  Joseph Ratzinger-Benedetto XVI, Gesù di Nazaret, Libreria Editrice Vaticana,  
	 Città del Vaticano, 2007, p.292.



17

di facilitarla come dono gratuitamente ricevuto e liberamente 
accolto. Ogni nostra azione vissuta in maniera generosa partecipa 
a questo disegno di Dio… ma anche ogni nostra resistenza o 
rifiuto rischiano di negare quel «vino buono» agli altri.

c. Gesù inaugura una relazione d’amore, un’alleanza 
di bontà e abbondanza
Un terzo spunto introduttivo, attinto sempre da Papa Benedetto 
XVI: l’ambiente della festa «nuziale» è la dimensione più 
appropriata che caratterizza la relazione di Dio con tutta l’umanità, 
l’alleanza nuziale per eccellenza.4

In verità, ci rendiamo conto che Gesù non viene semplicemente 
a lasciarci un messaggio. Attraverso questo primo segno quanto 
Gesù 	 sta per inaugurare è una relazione d’amore, un’alleanza di 
bontà e abbondanza. Gesù ci invita ad entrare in una relazione 
viva e vivificante. Con Lui abitiamo uno spazio sacro dove, prima 
di tutto, ci scopriamo amati. In questa relazione di amore noi 
siamo positivamente sfidati e incoraggiati a seguirlo.

Riconoscendo che siamo sempre in cerca di quel «vino buono» 
che non viene mai meno, la via da percorrere è una sola, quella 

4  Idem.



18

indicata da Maria: «Fate quello che vi dirà». La festa nuziale da 
una parte inaugura una nuova realtà e, dall’altra, conferisce un 
sigillo alla nuova ed eterna alleanza.

Possiamo dire che l’esperienza di Cana è un vero e proprio «grembo» 
nel quale la fedeltà di Dio ci viene incontro, completando e portando 
a pienezza la ricerca di amore da parte dell’uomo. Ciò vuol dire che 
quando viene l’ora, alla proposta di Gesù si risponde obbedendo 
(ob-audire), con l’ascolto della fede, vissuto fedelmente.

Il banchetto così diventa l’altare che distribuisce abbondantemente 
il vino nuovo della Parola. Una distribuzione generosa, frutto delle 
fede vissuta con libertà. Seguendo l’invito di Maria, questa vita 
illuminata dalla Parola di Gesù è vissuta nella forma del servizio 
per il bene di tutti, con piena disponibilità del cuore. 

Alla luce del brano delle nozze di Cana, sono varie le sfide che 
la STRENNA 2026 ci comunica. Sono convinto che la chiamata 
per ogni Gruppo della Famiglia Salesiana a vivere meglio 
il proprio carisma, trovi in questo brano di Vangelo ulteriori 
stimoli per essere vissuta a favore dei giovani e di tutti coloro 
che condividono la missione salesiana. Non solo, ma anche per 
servire tante persone in varie parti del mondo a cui il Signore 
chiede di portare il vino della speranza, la gioia della comunione.



gu
ar

da
re



20

1. GUARDARE – Accoglienza dei segni dei tempi
Una prima chiamata che vi invito ad accogliere e su cui riflettere 
è  circa l’atteggiamento di Maria: la donna attenta a ciò che stava 
capitando attorno a lei. Il vangelo ci dice semplicemente che «il 
terzo giorno vi fu una festa di nozze a Cana di Galilea e c’era la 
madre di Gesù» (v.1). Il vangelo non dà altre informazioni. Ma 
quando ascoltiamo queste poche parole e le colleghiamo con 
la sua reazione, cominciamo ad intravedere alcuni elementi 
significativi del cuore di Maria.

a. Maria non era un ospite «neutro»

La sua era una presenza attenta e viva a tutto ciò che stava 
capitando attorno a lei. In termini figurati ma densi possiamo 
dire che Maria ha abbracciato il tempo e la storia di coloro che 
l’hanno voluta come ospite alla loro festa di nozze. Maria poteva 
tranquillamente sentirsi una persona che non deve intromettersi, 
anche se intuiva la triste conseguenza della mancanza di vino. 
Eppure ha scelto di non rimanere indifferente. 

Ecco un primo aspetto su cui noi – come seguaci di Gesù 
– siamo chiamati a interrogarci: in che misura ci sentiamo 
interpellati rispetto agli eventi della storia che stiamo vivendo 



21

e nei luoghi che abitiamo? Quale posizione prendiamo là 
dove possiamo anche scegliere di rimanere distanti perché su 
alcune cose «non tocca a me», «non sono mia responsabilità»?  
Alla luce di ciò che Maria ha fatto, di fronte alle sfide che ci 
circondano, ci sentiamo profondamente e personalmente 
interpellati. In una cultura dell’anonimato e dell’indifferenza, 
riconosciamo che anche noi rischiamo di vivere scelte all’insegna 
del «politicamente corretto»!

Abbracciare il tempo e la storia come atteggiamento esistenziale 
implica alcune esigenze che solo alla luce della fede in Cristo 
possiamo cogliere e assumere.

Nel campo educativo pastorale questa scelta di Maria è 
per noi un richiamo insieme forte e gentile a non cadere in 
quell’indifferenza che non solo giustifica le cose, ma anche 
passivamente e indirettamente le favorisce. Quante volte 
troviamo perfino gente cosiddetta ‘di chiesa’ che davanti al 
dramma dei rifugiati, dei poveri, dei vulnerabili, si ritirano nel 
loro ben-vivere considerandoli solo come disturbo e scarto?

gu
ar

da
re

  A
cc

og
lie

nz
a 

de
i s

eg
ni

 d
ei

 te
m

pi



22

b. Le sfide e le difficoltà vanno riconosciute e 
affrontate, non accantonate

Così ha fatto Maria a Cana. Quante volte ci capita che – davanti 
a situazioni impreviste di disagio – invece di affrontarle con la 
forza della serenità e della passione apostolica ne prendiamo 
le distanze, giustificandoci troppo facilmente! Il pericolo è che 
gradualmente tale inerzia pastorale possa diventare «cultura» 
anche tra noi. Aspettiamo – e chiediamo con forza – che gli 
altri facciano la loro parte, magari addossiamo loro le colpe, 
e così crediamo di anestetizzare le nostre coscienze, fingendo 
di credere che noi non abbiamo niente da offrire, o non siamo 
chiamati in causa.

Quando il povero bussa alla porta, non ci è lecito far finta di 
niente. Per il nostro padre e maestro don Bosco la sua risposta 
non partiva dai calcoli dei mezzi, ma dalla disponibilità del suo 
cuore, che era in sintonia con i giovani del suo tempo. Egli fin 
da subito fu mosso dal desiderio di entrare in contatto con loro, 
poveri e bisognosi come erano. Facciamo ben attenzione a non 
lasciarci prendere dalla prospettiva di una vita consacrata e 
pastorale fortemente condizionata da una mentalità borghese 
e selettiva. Il povero non lo scegliamo noi, ma a noi è mandato 
dalla Provvidenza. Accogliere i giovani poveri e fare tutto il 
possibile per loro è una chiamata che dobbiamo prendere sul 
serio.



23

c. La storia è lo scrigno rivelatore dell’azione di Dio

Un terzo spunto che cogliamo dall’azione di Maria è la 
consapevolezza che nei momenti piccoli e umili, quando vissuti 
con generosità, la storia diventa scrigno che rivela l’azione di 
Dio. Una semplice attenzione materna, un invito sollecito ai 
servi, preparano il terreno per l’ora di Gesù, per il suo primo 
segno. Quanto ci sorprende il Signore quando siamo attenti ai 
dettagli dell’umana esistenza, specialmente quando siamo con i 
poveri e i bisognosi! Quante vite hanno sperimentato il balsamo 
della misericordia di Dio attraverso gesti di attenzione da parte 
di educatori e educatrici che con materna bontà hanno regalato 
un sorriso, una parola di incoraggiamento, invece di sguardi di 
condanna o parole umilianti!

Tutta l’esperienza di don Bosco ci comunica che «il cortile», 
quello fisico come quello metaforico, è il luogo della rivelazione 
della bontà di Dio. L’amorevolezza la comunichiamo vivendola in 
maniera serena quando siamo presenti tra e per i giovani, che così 
si sentono riconosciuti, apprezzati e amati. La condivisione la si 
costruisce nelle relazioni con i nostri collaboratori e collaboratrici 
quando ci chiedono quei «cinque minuti» di ascolto. La sapienza 
pastorale e educativa passa per la quotidianità dei gesti, vissuti 
con un cuore aperto, disponibile, attento e pieno di affetto.

gu
ar

da
re

  A
cc

og
lie

nz
a 

de
i s

eg
ni

 d
ei

 te
m

pi



24

Vale la pena richiamare qui una riflessione più che mai attuale 
offerta dal salesiano Dominic Veliath sul contesto dell’Asia Sud.5 
Egli scrive:

Il carisma salesiano è ancora in pellegrinaggio. 
Ogni pellegrinaggio comporta una certa dose 
di rischio; a volte ci si trova di fronte alla sfida di 
avventurarsi lungo un percorso che può sembrare 
ancora inesplorato. È in questo contesto che ogni 
salesiano, compreso quello del contesto sud asiatico, 
fiducioso nella presenza costante 	 dello Spirito 
di Dio, radicato nel carisma salesiano e in comunione 
fraterna con l’intera Congregazione salesiana, è 
chiamato a continuare il suo cammino con un po’ di 
quella fiducia che è stata così acutamente descritta 
dal poeta Antonio Machado nella sua poesia: 
Caminante no hay Camino: «Viandante, non esiste il 
sentiero, il sentiero si fa camminando».6

5  	Dominic VELIATH, «Encounter of the Salesian Charism. South Asian Context»,  
	 in, Journal of Salesian Studies, July–December 2015, Vol.16, n.2, pp.189-207;  
	 cfr.https://www.salesian.online/wp-content/uploads/2020/03/JSS_16_N_2_	
	 Encounter_of_the_Salesian_Charism_with_the_Southern_Asian_Context-		
	 Dominic_  Veliath1.pdf
6 	 Idem, p.207. L’originale in inglese: The Salesian charism is still on a pilgrimage. Every  
	 pilgrimage involves a certain amount of risk; at times one is challenged venture  
	 along what may seem as yet an uncharted course. It is in this setting that every  



25

Maria, la donna attenta a ciò che stava capitando attorno a lei, ci 
invita a non rimanere lontani, indifferenti ai bisogni di coloro 
che il Signore ci chiede di accompagnare.

	 Salesian, including the Salesian in the South Asian context, confident in the abiding  
	 presence of the Spirit of God, rooted in the Salesian charism and in fraternal  
	 communion with the Salesian congregation at large, is called to continue his journey  
	 with a little of that trust which has so insightfully been described by the poet  
	 Antonio Machado in his poem Antonio Machado in his poem Caminante no hay  
	 Camino: «Wayfarer! There is no way. The way is made by walking».

gu
ar

da
re

  A
cc

og
lie

nz
a 

de
i s

eg
ni

 d
ei

 te
m

pi





27

Invito alla riflessione

•	Come comunità e gruppi chiediamoci se abbiamo spazi 
e momenti dove insieme riflettiamo sulle povertà che 
ci circondano.

•	 Chiediamoci se il nostro stile di vita sia davvero una 
testimonianza autentica per coloro che ci conoscono, 
per coloro che serviamo, a volte veri poveri in anima 
e corpo.

•	 Chiediamoci se i poveri sono numeri e un oggetto di 
ideologia e strategia pastorale, o se siamo per loro 
servi con i mezzi che abbiamo. Quanto generosi siamo 
con i nostri «cinque pani e due pesci»?



28



2as
co

lta
re



30

2. ASCOLTARE – Radicati nella fede in Cristo
Maria, attenta a ciò che le capitava attorno, dice ai servi: 
«qualsiasi cosa vi dica, fatela». (v.5) L’invito è chiaro e semplice. 
Ma sappiamo bene che è anche molto impegnativo. Si tratta non 
soltanto di riconoscere gli eventi con le loro urgenze e necessità, 
ma di leggerli alla luce della fede in Cristo. Il più delle volte la 
lettura degli eventi la facciamo bene, in maniera professionale 
e competente, con analisi generalmente ben sviluppate e 
precise, a livello – per così dire – «orizzontale». Ma per noi che 
seguiamo Gesù questo livello – che non deve mai mancare – va 
assolutamente accompagnato da quello «verticale». Quanto è 
facile che, per rispondere alle varie emergenze, imbocchiamo la 
strada di una attività frenetica a favore dei poveri e dei bisognosi, 
e alla lunga, molte volte, finiamo per essere risucchiati in una 
voragine di attivismo che non ci lascia più tempo per guardare il 
volto di coloro che vogliamo servire, e neanche il volto di Colui 
che ci ha chiamato per servirli nel suo nome!

a. Gli eventi vanno letti e vissuti alla luce di Cristo

Maria invita ad una risposta che certamente viene incontro 
alla difficoltà inaspettata, ma con una indicazione ben chiara: 
«qualsiasi cosa (egli) vi dica, fatela». L’accento primario non è su 



31
as

co
lta

re
  R

ad
ic

at
i n

el
la

 fe
de

 in
 C

ris
to

ciò che si deve fare, bensì su Colui che dice ciò che si deve fare! 
Gli eventi vanno letti e affrontati alla luce di Cristo. Questa è 
una indicazione irrinunciabile come anche una fonte di energia 
vera per chi crede. Ci sono diverse maniere di rispondere alle 
povertà. Il credente opta per questa: agire partendo dalla Parola 
di Gesù. Per il credente in Cristo vale ciò che tanti santi della 
carità hanno trasmesso con la loro vita e testimonianza. Lo 
stesso nostro padre don Bosco lo ha trasmesso in maniera netta: 
agire nel nome di Gesù.

È di grande rilevanza per noi quanto i primi salesiani hanno 
conservato nel loro ricordo della figura di don Bosco, soprattutto 
nei suoi aspetti più profondamento spirituali e mistici. In un 
articolo delle Costituzioni salesiane, l’articolo 10, che apre la 
sezione sullo spirito salesiano, troviamo la sintesi di questa 
chiamata che don Bosco visse in maniera autentica:

Articolo 10:
Don Bosco ha vissuto e ci ha trasmesso, sotto l’ispirazione di 
Dio, uno stile originale di vita e di azione: lo spirito salesiano.
Il suo centro e la sua sintesi è la carità pastorale, caratterizzata 
da quel dinamismo giovanile che si rivelava così forte nel 
nostro Fondatore e alle origini della nostra Società: è uno 
slancio apostolico che ci fa cercare le anime e servire solo Dio.



32

b. La volontà di Dio emerge dagli eventi che viviamo

In questa dinamica, radicata in Cristo, scatta un’esperienza 
che progressivamente ci fa svelare il piano di Dio. La volontà 
di Dio emerge dal di dentro della nostra collaborazione negli 
eventi che viviamo in Lui e per causa sua. E quando in sincerità 
siamo e agiamo a partire dal suo sguardo, il Signore della 
vita ci sorprende, sempre, nella maniera più inattesa. Credere 
allora non è una scelta che assicura successi e trionfi; credere 
è affidarsi nelle sue mani, è crescere nella sicura certezza che 
proviene da un cuore guidato dalla divina provvidenza. Se al 
posto di questa scelta radicale subentra la logica del calcolo, 
allora tutto prende un’altra direzione, di cui non conosciamo la 
meta. Maria rimane la guida di una fiducia totale e affidante. Così 
è stata, così continua a essere.

Nell’episodio evangelico che stiamo meditando, in effetti, non 
troviamo nessuna parola di dubbio o di sfiducia, o anche solo 
di rassegnazione da parte dei servi: solo gesti di fiducia, piena 
e totale:

Sua madre disse ai servitori: «Qualsiasi cosa vi dica, fatela».
Vi erano là sei anfore di pietra per la purificazione rituale dei 
Giudei, contenenti ciascuna da ottanta a centoventi litri. E Gesù 
disse loro: «Riempite d’acqua le anfore»; e le riempirono fino 



33

all’orlo. Disse loro di nuovo: «Ora prendetene e portatene a 
colui che dirige il banchetto». Ed essi gliene portarono. (vv.5-8)

Sono versetti che comunicano – nel silenzio totale dei 
protagonisti – una disponibilità, una prontezza e una generosità 
che può anche lasciare un po’ perplessi. Invece no! È la reazione 
di chi sceglie di scommettere sulla Parola ascoltata. È la 
posizione di chi veramente crede. È la scelta di chi non sta lì a 
porre domande o, peggio ancora, condizioni. Ecco il servo fedele!

c. Un processo nutrito e illuminato dalla Parola

Infine, cogliamo un dato che noi credenti non possiamo smarrire: 
questo è un processo che regge perché è continuamente nutrito 
e illuminato dalla Parola. Interpretare tutto alla luce di Dio e 
contemplare la sua volontà negli eventi che davanti a noi si 
svelano, non è un dato automatico. Richiede un cuore in sintonia 
con la potenza della Parola. Questo è un bisogno che in una 
cultura come la nostra – dove l’efficienza prende il sopravvento 
sull’efficacia e dove il risultato è considerato più importante 
del processo – noi rischiamo continuamente di sottostimare, 
procedendo direttamente al fare, anche con le migliori intenzioni. 
La conseguenza è che il punto di riferimento – la Parola meditata 
e contemplata – diventa sempre più debole e alla lunga viene 
considerato perfino come tempo perso.

as
co

lta
re

  R
ad

ic
at

i n
el

la
 fe

de
 in

 C
ris

to



34

Quante volte sentiamo dire, anche nelle nostre comunità 
religiose, che non abbiamo tempo per la meditazione perché 
siamo molto presi da impegni pastorali? E quanto più diventano 
grandi gli impegni, tanto più abbandoniamo l’amicizia con la 
Parola. Il risultato purtroppo è una autoreferenzialità pastorale 
che si rafforza nel nome dell’azione e degli impegni pastorali. 
In corrispondenza a quello che una volta Papa Francesco 
definiva come «mondanità spirituale», noi corriamo un rischio 
molto simile, il vicolo cieco della «mondanità pastorale». Cioè, 
facciamo con grande impegno il lavoro di Dio, però alla lunga 
dimentichiamo quel Dio che inizialmente ci ha chiamati per 
servirlo. Che tragedia quando, credendo di servire Dio nei poveri, 
finiamo per giustificare la sua stessa irrilevanza. Finiamo per 
elevare a idoli i nostri stessi progetti pastorali!

Vorrei qui offrire una riflessione sulla forza e centralità della 
Parola di una santa della carità che molti di noi hanno incontrato: 
Madre Teresa di Calcutta. Scrive alle sue consorelle parole che 
valgono anche per noi oggi:

Mi preoccupa il pensiero che alcune di voi ancora non 
abbiano incontrato Gesù a tu per tu, da sola a sola. Potete 
passare anche del tempo in cappella, ma avete mai visto 
con gli occhi dell’anima l’amore con cui Egli vi guarda? 
Conoscete davvero il Gesù vivo: non dai libri, ma stando 



35
as

co
lta

re
  R

ad
ic

at
i n

el
la

 fe
de

 in
 C

ris
to

con lui nel vostro cuore? Avete mai udito le parole d’amore 
che egli vi rivolge?... Non abbandonate mai questo contatto 
intimo e quotidiano con Gesù come persona viva e reale e 
non come una pura idea. Come potremmo passare un solo 
giorno senza sentirci dire da Gesù: ti amo? È impossibile. 
La nostra anima ne ha bisogno tanto quanto il nostro corpo 
ha bisogno di respirare. Altrimenti la preghiera muore e la 
meditazione degenera in riflessione. Gesù vuole che ognuno 
di noi lo ascolti e gli parli nel silenzio del cuore. Vigilate su 
tutto ciò che potrebbe impedire questo contatto personale 
con Gesù vivo».7

Il caldo invito di Santa Teresa di Calcutta è rivolto a chiunque 
voglia fare della fede la fonte della sua identità e delle sue 
azioni. Essere credenti ci pone nel cuore della storia affinché 
come protagonisti accogliamo e viviamo la storia e nella storia 
alla luce di Cristo. Solo così – alimentati e nutriti con il cibo della 
Parola – potremo con stupore constatare come la volontà di Dio 
emerga più limpida davanti ai nostri occhi.

7  	 Dalla lettera che Madre Teresa scrisse a tutta la famiglia delle Missionarie della  
	 Carità, durante la Settimana Santa del 1993 – 25 marzo, vedi: R. Cantalamessa,  
	 La Terza predica d’Avvento, il 19 dicembre 2003: «Conoscete il Gesù vivo?»





37

Invito alla riflessione

•	 Riconosciamo quanto è facile rispondere alle necessità dei 
poveri e offrire processi educativi e pastorali senza una previa 
lettura umana e insieme spirituale della situazione?

•	Come comunità e Gruppi riconosciamo l’urgenza del coraggio 
di «perdere» tempo a riflettere e pregare, prima di agire? Il 
valore delle proposte risiede infatti nelle radici che alimentano 
l’albero perché dia frutti buoni e duraturi.

•	 Abbiamo interiorizzato che servire i poveri è conseguenza del 
nostro incontro con Cristo, perché sono essi stessi a riportarci 
a Lui per servirli ancora di più?

•	 Ci rendiamo costantemente conto che il pericolo della 
«mondanità pastorale» alla fine alimenta il nostro ego, con la 
conseguenza che invece di servire i poveri, finiamo per servirci 
dei poveri?



38



3sc
eg

lie
re



40

3. SCEGLIERE – Vivere la chiamata con libertà
Il racconto del «segno» di Cana offre ulteriori spunti che gettano 
più luce sulla nostra esperienza di fede vissuta, come guida 
e richiamo per i nostri cammini educativo-pastorali. I servi 
ascoltano, accolgono e obbediscono, come Maria aveva chiesto 
loro di fare. Il loro atteggiamento e le loro scelte sono come 
la realizzazione di un’altra dichiarazione di Gesù, quando – 
nell’episodio lucano della «donna dalla folla [che] alzò la voce 
e gli disse: «Beato il grembo che ti ha portato e il seno che ti ha 
allattato!»» – Lui risponde «Beati piuttosto coloro che ascoltano 
la Parola di Dio e la osservano! »» (Lc 11,27-28). 
Ecco la chiave di svolta. È importante e decisivo sentirsi parte 
della storia dell’umanità, accogliendo e «leggendo» i segni dei 
tempi; è assolutamente necessario essere radicati nella fede in 
Cristo. Ma la verità di questi due atteggiamenti si evidenzia al 
massimo grado nel momento in cui si accoglie e si vive la Parola. 
Emerge allora il cammino di una fede autentica, segnato da una 
crescita sana e solida.

a. Ascolto libero insieme a una fiducia completa
Il momento di svolta è segnato da quell’ascolto libero segnato 
da una fiducia completa. Le frasi del vangelo hanno una carica 
molto forte e un significato sempre attuale.



41

E Gesù disse loro: «Riempite d’acqua le anfore»; e le riempirono 
fino all’orlo. Disse loro di nuovo: «Ora prendetene e portatene 
a colui che dirige il banchetto». Ed essi gliene portarono. (Gv 
2,7-8)

Quando uno si fida di Gesù, non c’è spazio per altro. Anzi, la 
disponibilità umana diventa ancora più piena e gioiosa, più 
pronta e generosa. L’autore del vangelo offre un dettaglio che, 
come educatori e pastori, non possiamo non notare: «(le anfore) 
le riempirono fino all’orlo» (v.7). Fino all’orlo, oltre la già grande 
quantità di litri delle giare. Vale la pena essere generosi, sempre, 
di una generosità  «debordante». Quando Gesù chiama, si va 
avanti così, obbedendo – ob-audire – con libertà e senza misura, 
ancora e ancora, come accenna il seguito del Vangelo: «disse 
loro di nuovo: «Ora prendetene e portatene a colui che dirige il 
banchetto». Ed essi gliene portarono»(v.8).

Credo che molti di noi, nella nostra vita, da ragazzi e da giovani, 
ma credo anche da adulti, abbiamo avuto la gioia di incontrare 
persone che ci ricordano la generosità di questi servi. Persone che 
ancora portiamo nel cuore e nella mente, non tanto per le cose 
che hanno fatto, ma per l’atteggiamento libero e generoso che 
ci hanno trasmesso. Esse ci hanno certamente segnato, perché il 
loro cuore era abitato dalla presenza di Gesù, avevano un cuore 
illuminato e guidato dalla Parola e nutrito dall’Eucaristia.

sc
eg

lie
re

  V
iv

er
e 

la
 c

hi
am

at
a 

co
n 

lib
er

tà



42

b. Ogni azione ha senso – logos – soltanto nella e 
dalla Parola – Logos

Nei servi cogliamo quello che oggi a noi è chiesto, se davvero 
vogliamo offrire un’esperienza di crescita integrale a coloro che 
siamo chiamati a servire. Educatori e pastori autentici lo saremo 
soltanto quando ogni nostra azione attinge senso (ragione, 
motivo, logos) nella e dalla Parola (Logos). Solo in una pratica 
di vita intessuta di parole e azioni che si lasciano contagiare 
dalla Parola, possiamo andare oltre il muro dell’indifferenza e 
dell’apatia, così diffuse oggi. Quando vediamo che manca il vino 
della speranza e della vera gioia, quando ci sentiamo impotenti 
davanti a tante sfide reali che incontriamo ogni giorno, la 
tentazione è quella di difenderci prendendo le distanze, e fare 
il minimo.

Ma c’è un’altra opzione, che è evangelica e salesiana: 
«abbandonarsi» e «fidarsi» della sua Parola… Come ci 
testimoniano i servi, come ci testimoniano don Bosco e tanti 
Salesiani conosciuti, con le loro scelte concrete, sempre precedute 
da una precisa e sistematica attenzione alle fonti della loro vita. 
Da questo spazio sacro e profondo è emanato tutto. Sono stati 
discepoli e servi che della loro vita per e con gli altri hanno 
fatto un’esperienza che prolungava la loro relazione con Gesù, 
vissuta con la forza della sua Parola. Il loro non era devozionismo 



43

astratto o pietismo emozionale, ma espressione e sintesi di 
maturità umana e spirituale, di lungimiranza intelligente e 
sapiente, di empatia umana e slancio mistico. Nel loro ob-audire 
vissuto con una personalità forte e determinata non vediamo 
segni di debolezza, di rassegnazione passiva. Possiamo dire 
che il loro protagonismo lo hanno vissuto dentro un quadro 
relazionale segnato dalla grazia di unità, un quadro esistenziale 
profondamente umano e profondamento divino. Obbedendo 
non hanno per niente rinunciato alla loro personalità, piuttosto 
la hanno plasmata attraverso di essa. La loro fiducia nella parola 
di Gesù, come quella dei servi, continua a offrirci vino nuovo che 
inaugura una vita nuova, per noi come per i nostri giovani.

c. Pericolo di una fede che si adegua alla cultura 
dominante  

E qui riconosciamo l’invito a non soccombere al pericolo di 
una fede che si adegua alla cultura dominante. La dimensione 
profetica della nostra missione deve fare i conti con un contesto 
come quello attuale che «tira verso il basso», l’immediato, l’utile 
e vantaggioso, quello che gratifica qui e ora, quando non il più 
comodo. La parola di Gesù ai servi poteva essere «gestita» e 
«trattata» in maniera solamente umana, con una diffidenza 
quanto mai plausibile e «ragionevole». Il risultato sarebbe stato 
molto diverso, possiamo facilmente immaginare.

sc
eg

lie
re

  V
iv

er
e 

la
 c

hi
am

at
a 

co
n 

lib
er

tà



44

Quante volte anche a noi oggi capita che – davanti a sfide pastorali 
urgenti – il ragionamento umano prende il sopravvento. Una 
lettura solamente orizzontale, di per sé costruita ad arte, finisce 
per depotenziare fino ad escludere una lettura di fede delle sfide 
che siamo chiamati ad affrontare. Da una parte, siamo consapevoli 
che gli studi e le ricerche sui giovani ci invitano all’ascolto della 
loro ricerca di senso, però dall’altra – a questa consapevolezza 
che chiede una risposta profetica – noi ci limitiamo a dare o 
una risposta solamente orizzontale, forse rispondendo solo a un 
bisogno invece che alla domanda implicita di senso.

Si ha l’impressione che a volte proiettiamo sui giovani le nostre 
paure, perché ci scomoda affrontarle e superarle, ci fa uscire 
dalle nostre zone di comfort. Rimanendo sul versante puramente 
umano e razionale, o della cultura dominante, ci sentiamo 
superficialmente giustificati, mentre i nostri giovani rimangono a 
gridare nel deserto.

Leggendo la storia degli inizi a Valdocco, nella casa Pinardi dal 
1847 in poi, vediamo che don Bosco offre ai giovani esperienze 
forti e solide. Era alla ricerca di giovani poveri e senza tetto per 
dar loro il minimo necessario: vitto, alloggio, educazione. Ma già 
fin dall’inizio don Bosco era consapevole che bisognava offrire 
proposte che oggi chiamiamo «integrali». Pietro Braido scrive:

Umile alle origini, la prima istituzione di don Bosco cresceva 
lentamente, ma con crescente vigoria e notorietà, come l’evangelico 



45

granello di senapa. Ma essa era dovuta ad un operatore di tale forza 
interiore, dalla fede umana e cristiana così solida, dalla capacità di 
coinvolgimento e di irraggiamento tanto spiccata, che finiva col 
dare di sé immagini molto più dilatate dell’effettiva realtà. Sarebbe 
avvenuto altrettanto nel futuro.8

Non lavorava, però, solo per la pubblicità. Nell’azione di ricupero 
e di potenziamento religioso, morale e, quindi, civile, della 
gioventù soprattutto lavoratrice, i «poveri artigianelli», egli sapeva 
ricorrere anche a mezzi forti, quali gli esercizi spirituali. Già nel 
1847 ne aveva fatto un primo esperimento per gli oratoriani… 
Più sicuramente attestata da don Bosco stesso era la ripetizione 
di analoga esperienza nel 1848. Essa aveva comportato, per una 
buona aliquota dei cinquanta partecipanti, la permanenza giorno 
e notte nei locali dell’Oratorio, resa possibile dalla disponibilità 
dell’intera casa Pinardi.9

Affinché la nostra risposta sia piena di fede nella parola di Gesù, 
urge che accogliamo questo invito con grande disponibilità, sia 
verso Colui che ci chiama sia come risposta a coloro che stanno 
aspettando. La nostra titubanza, il nostro esitare non devono avere 
l’ultima parola.

8  Pietro BRAIDO, Don Bosco, prete dei giovani, nel secolo delle libertà, (LAS – 	
	 Roma 2009), Vol. I, Cap. VII: La rivelazione di don Bosco educatore (1846-1850), 	
	 p.216.
9  Idem., p.223.

sc
eg

lie
re

  V
iv

er
e 

la
 c

hi
am

at
a 

co
n 

lib
er

tà





47

Invito alla riflessione

•	 Impegniamoci affinché la nostra vita di fede abbia 
la forma di una relazione segnata dalla libertà e 
dall’abbandono fiducioso.

•	 Facciamo un esame di coscienza sulle nostre 
motivazioni, se sono radicate e nutrite dalla Parola 
(Logos), libere da motivazioni autoreferenziali.

•	 Sviluppiamo la nostra capacità intellettuale sempre 
alla luce della sapienza di Dio. Che la nostra intelligenza 
non offuschi e non faccia indebolire la voce profetica 
della Buona Notizia.



48



4ag
ire



50

4. AGIRE – Servire con totale generosità
Le nozze di Cana sono state una «festa» arricchita per la fiduciosa 
e generosa risposta dei servi all’invito di Maria di fare quello 
che Gesù ha detto loro di fare. Quando il servire è segnato dalla 
generosa dedizione di sé, una generosità radicata nella fede, i 
risultati sono un dono per tutti. Lo possiamo constatare nei vari 
processi educativo-pastorali condotti da persone dedicate alla 
missione, da collaboratori e collaboratrici che si sentono parte 
viva del carisma e del progetto pastorale salesiano. Dedizione 
e appartenenza che sono vera e reale assunzione della 
chiamata, realizzazione di essa, non una semplice appendice. 
Alla fine, sono queste scelte di fondo che danno anima ad ogni 
cammino di crescita integrale dei giovani. Sono opzioni che ne 
condizionano positivamente l’esito.

a. Servire in maniera libera perché radicati in Cristo

Non c’è libertà più autentica e vera di quella che emana da questa 
relazione con Lui. La gioia del servo libero emerge da un cuore 
che ha già trovato il centro della propria identità. Il servo che si 
nutre della fonte che è Cristo, non ha intenzioni o motivazioni 
alternative. Vive bene il suo servizio senza bisogno di dipendere 
dalla ricerca di gratificazioni personali che vengono dall’esterno. 



51

Il suo cuore è già pieno di Colui che lo ha chiamato e inviato, e 
questo basta e avanza.

La sua donazione, quindi, è limpida, e per questo comunica 
esternamente quel senso di libertà interiore. Da qui viene la vera 
gioia che ogni autentico servo dei giovani porta con sé. Siamo 
portatori del vino buono, siamo «segni e portatori dell’amore di 
Dio ai giovani, specialmente ai più poveri» (Cost 2), non perché 
lo abbiamo prodotto noi, ma perché crediamo che ci è stato 
donato gratuitamente. A noi è chiesto solamente di non tenerlo 
come proprietà personale, ma di distribuirlo con generosità. La 
gioia che comunichiamo quando siamo radicati in Cristo è una 
gioia che a noi è data in abbondanza, ma con la promessa che 
questa gioia diventi piena nel condividerla. La promessa di Gesù 
all’ultima cena continua a sostenerci in questo servizio:

Come il Padre ha amato me, anche io ho amato voi. Rimanete nel 
mio amore. Se osserverete i miei comandamenti, rimarrete nel 
mio amore, come io ho osservato i comandamenti del Padre mio 
e rimango nel suo amore. Vi ho detto queste cose perché la mia 
gioia sia in voi e la vostra gioia sia piena. (Gv 15,9-11)

In questi mesi scorsi del Giubileo dell’Anno Santo 2025 molti 
di noi hanno vissuto o seguito da vicino l’esperienza del 
Giubileo dei Giovani, tra fine luglio e inizi agosto. Fa effetto 
qui richiamare le parole che san Giovanni Paolo II scrisse 

ag
ire

  S
er

vi
re

 c
on

 to
ta

le
 g

en
er

os
ità



52

nella sua Lettera apostolica, Novo millennio ineunte, al termine 
dell’Anno Santo 2000, dove troviamo un commento sul Giubileo 
dei Giovani di quell’anno, 2000. Sono parole proprio all’insegna 
della gioia. Sembrano scritte per noi oggi, alle prese con giovani 
nati attorno al millennio:

Non è forse Cristo il segreto della vera libertà e della 
gioia profonda del cuore? Non è Cristo l’amico supremo 
e insieme l’educatore di ogni autentica amicizia? Se ai 
giovani Cristo è presentato col suo vero volto, essi lo 
sentono come una risposta convincente e sono capaci di 
accoglierne il messaggio, anche se esigente e segnato 
dalla Croce. Per questo, vibrando al loro entusiasmo, non ho 
esitato a chiedere loro una scelta radicale di fede e di vita, 
additando un compito stupendo: quello di farsi «sentinelle 
del mattino» (cfr  Is 21,11-12) in questa aurora del nuovo 
millennio. (NMI 9)10

Sì, i giovani sono ancora alla ricerca di chi ha il coraggio e la 
convinzione della fede in Cristo. Non manca la ricerca da parte 
dei giovani. Abbiamo bisogno di persone, adulte nella fede, 
pronte a presentare il volto di Gesù, come servi e pellegrini. 
Abbiamo bisogno di educatori e pastori pronti ad ascoltare e 
vivere la buona notizia.

10  San Giovanni Paolo II, Lettera Apostolica Novo Millennio Ineunte, 6 Gennaio 
2001.



53

b. Cooperatori nel progetto di Dio per i giovani

Attraverso questo servizio convinto e gioioso noi, educatori e 
pastori, diventiamo cooperatori nel progetto di Dio per i giovani. 
Come Maria, anche noi abbiamo fatto la scelta di non tenerci 
distanti da ciò che sta capitando attorno a noi. Abbiamo scelto 
di fare parte della storia dei giovani. Perché siamo convinti 
che questi giovani, oggi più che mai, portano nel loro cuore 
la domanda «dove abiti il Signore». Lo stanno cercando forse 
anche senza saperlo. Non hanno il vocabolario per dirlo, ma 
hanno quella sete profonda che non lascia il cuore in pace. Se 
manca il linguaggio giusto, sicuramente non manca il cuore 
inquieto.

Quanto è grande la nostra responsabilità, di noi che 
Gesù lo abbiamo incontrato, che con Gesù ci soffermiamo 
frequentemente, ogni giorno! Però solo quando questo 
incontro lo viviamo con fedeltà e consistenza, riusciamo a 
capire e comprendere la domanda silenziosa dei giovani. 
In questa logica di un «silenzio che interpella in maniera 
assordante», gli autentici educatori e pastori comunicano con 
la loro testimonianza e la loro fedeltà quella scintilla che sola 
sa accendere i cuori. A noi è stato consegnato il «talento» della 
buona notizia. Guai a noi se lo trascuriamo, o peggio ancora se 
lo seppelliamo.

ag
ire

  S
er

vi
re

 c
on

 to
ta

le
 g

en
er

os
ità



54

Nella sua breve ma intensa vita Simone Weil (1909-1943) –, 
filosofa, attivista politica e mistica francese, donna disperatamente 
in ricerca – ha lasciato un segno profondo nel pensiero filosofico 
francese del XX secolo. In un certo periodo della sua vita fu in 
contatto con padre Joseph-Marie Perrin, domenicano. Di questa 
esperienza lei scrive nel suo diario: 

Non è dal modo in cui un uomo parla di Dio, ma dal modo in 
cui parla delle cose terrestri che si può meglio discernere se 
la sua anima ha soggiornato nel fuoco dell’amore di Dio.11

È una frase lapidaria che si adatta benissimo ai nostri contesti 
educativi pastorali. Il più delle volte i nostri incontri coi giovani 
e con tutti coloro che il Signore ci fa incontrare sono fatti di 
un semplice contatto umano, disponibilità generosa su bisogni 
e temi immediati. Eppure, quello spazio di limpida umanità 
diventa luogo di rivelazione dell’amore di Dio: in quei momenti 
occupiamo un «terreno sacro» che non bisogna calpestare. 
Nei cortili del mondo, la nostra presenza non è solo fisica, ma 
porta quanto il nostro cuore racchiude. Anche parlando di «cose 
terrestri», senza saperlo comunichiamo «chi» oppure «cosa» 
nel nostro cuore abbiamo accolto e ospitato. In questi momenti 
semplici, la nostra presenza, portatrice di un cuore sano, facilita in 

11  Simone Weil, Quaderno IV, pp. 182-183.



55

maniera sorprendente lo svelamento del progetto di Dio per ogni 
giovane che incrociamo. Beati noi se ne siamo continuamente 
consapevoli. Beati i giovani che incontrano questi servi credenti, 
generosi e pieni di gioia vera e autentica.

c. L’audacia della fede

Infine, non bisogna aver né paura né vergogna: favoriamo a 
livello personale e comunitario l’audacia della fede. Non si 
tratta di un atteggiamento che sfida il mondo, tantomeno un 
fondamentalismo senza senso. Si tratta, piuttosto, di una opzione 
che ci radica in Cristo, e così andiamo incontro al mondo. Non si 
tratta di contrastare, ma di favorire spazi di fraternità, promuovere 
la cultura del dialogo, vivere relazioni segnate da compassione 
e empatia.

In un passaggio dell’Enciclica Lumen fidei, Papa Francesco si 
sofferma sulla potenzialità di una fede che non mira a conquistare 
ma a collaborare al bene comune. Come portatori di un carisma 
che educa ed evangelizza, la riflessione del Papa ci illumina e ci 
sollecita ad andare avanti.

La fede non allontana dal mondo e non risulta estranea 
all’impegno concreto dei nostri contemporanei. Senza un 

ag
ire

  S
er

vi
re

 c
on

 to
ta

le
 g

en
er

os
ità



56

amore affidabile nulla potrebbe tenere veramente uniti 
gli uomini. L’unità tra loro sarebbe concepibile solo come 
fondata sull’utilità, sulla composizione degli interessi, sulla 
paura, ma non sulla bontà di vivere insieme, non sulla gioia 
che la semplice presenza dell’altro può suscitare. (n.51)

Il Papa poi ricorda che questa presa di posizione diventa un 
dono inestimabile per le sue conseguenze sociali. Questo 
richiamo per noi, Gruppi della Famiglia Salesiana, è cruciale 
perché ci mette in guardia dal pericolo di considerare «la fede» 
come una «proprietà privata», che abbiamo in contrapposizione 
agli altri. Non è questo il senso della chiamata. Ricordando il 
contesto della festa di Cana, il vino è per tutti, anche per coloro 
che non hanno fatto bene i calcoli, anche per chi è entrato di 
sbafo alla festa, e per i mendicanti di passaggio. La fede in 
Cristo, come il vino nuovo, inaugura la festa dell’alleanza. Ecco 
le parole di Papa Francesco:

La fede fa comprendere l’architettura dei rapporti umani, 
perché ne coglie il fondamento ultimo e il destino definitivo 
in Dio, nel suo amore, e così illumina l’arte dell’edificazione, 
diventando un servizio al bene comune. Sì, la fede è un bene 
per tutti, è un bene comune, la sua luce non illumina solo 
l’interno della Chiesa, né serve unicamente a costruire una 
città eterna nell’aldilà; essa ci aiuta a edificare le nostre 



57

società, in modo che camminino verso un futuro di speranza. 
(n.51)

L’audacia della fede è una conferma che vogliamo prendere 
sul serio la chiamata ad essere cooperatori nel progetto di Dio 
per i giovani. Questa chiamata don Bosco l’ha vissuta con una 
straordinaria consapevolezza e l’ha fatta diventare sistema, 
progetto, esperienza di famiglia. La sua era un’audacia che gli ha 
fatto dire (e vivere): «Nelle cose che tornano a vantaggio della 
pericolante gioventù o servono a guadagnare anime a Dio, io 
corro avanti fino alla temerarietà.»12

L’audacia della fede la viviamo per favorire un futuro segnato 
dalla speranza. L’audacia della fede che trova le sue radici nel 
cuore dell’educatore, del pastore, che non smette mai di amare, 
di sperare, di voler bene al suo gregge.

12  Lettera al Signor Carlo Vespignani, 11 aprile 1877, in Francesco MOTTO (a 
cura di), Giovanni BOSCO, Epistolario, Vol. V (1876-1877), LAS-Roma 2012, p.344.

ag
ire

  S
er

vi
re

 c
on

 to
ta

le
 g

en
er

os
ità





59

Invito alla riflessione

•	Non abbiamo paura di interrogarci a livello intimo e 
sincero se davvero stiamo servendo i giovani o se ci 
stiamo servendo di loro per la nostra agenda e ragioni 
personali.

•	Chiamati come Comunità a educare con il cuore del 
buon pastore, ci sforziamo di trovare momenti che 
rafforzino dentro di noi la consapevolezza che la nostra 
presenza e il nostro contributo sono intesi a favorire la 
scoperta del progetto di Dio per ogni giovane.

•	Richiamando la frase di Simone Weil, la mia anima 
sta soggiornando nel fuoco dell’amore di Dio? Se 
non soggiorno in questa fornace d’amore di Dio, poco 
importa dove è l’alternativa, dove decido di abitare!



60



15
0

sa
le

si
an

i
   

 c
oo

pe
rs

at
or

i



62

5. 150 anni – Salesiani Cooperatori: il sogno 
profetico di don Bosco continua
Vi invito a guardare la ricorrenza del 150° della fondazione 
del Salesiani Cooperatori come una esperienza che prolunga la 
parola di Maria ai servi: «Fate quello che vi dirà».

Le riflessioni fin qui fatte le possiamo vedere attualizzate 
nel progetto che don Bosco maturava sin dall’inizio della sua 
missione Valdocco.

•	 Il cuore di don Bosco era un cuore aperto ad accogliere i segni 
dei tempi, con le sue sfide e opportunità.

•	 Fin dall’inizio era un cammino radicato nella fede in Cristo, e 
questa sua esperienza personale aveva unicamente in Cristo 
il suo punto di partenza.

•	 La proposta che andava maturando aveva come mira quella 
di offrire ai giovani e ai suoi primi collaboratori una chiamata 
a scoprire e vivere il proprio progetto di vita con libertà.

•	 In un ambiente sano e santo, dove ragione (ragionevolezza) 
e fede (religione) si alimentavano a vicenda in un contesto di 
amorevolezza, tale cammino aveva il solo scopo di servire i 
giovani con completa generosità e di amarli senza condizioni.

Negli ultimi decenni abbiamo avuto varie occasioni e momenti di 
riflessione che ci stanno aiutando a contemplare l’esperienza dei 



63

Salesiani Cooperatori alla luce del carisma salesiano. Mi riferisco 
a tre fonti che durante questo anno possono nutrire altrettanti 
momenti di studio e di riflessione, come anche di ricerca verso 
nuove e creative proposte pastorali.

Don Pietro Braido dedica diverse pagine ai Salesiani 
Cooperatori.13 Qui voglio solo accennare ad alcune idee per 
una visione d’insieme che ci offre una memoria proiettata al 
di là dell’immediatezza storica e temporale. Se facciamo vera 
memoria delle scelte di don Bosco, ci accorgiamo che il tema 
della STRENNA 2026 è in piena sintonia con la sua azione, 
essendo lui stato sempre attento e obbediente alla direzione 
del soffio dello Spirito di Dio.

L’idea di don Bosco era quella di creare una vera e propria forza 
missionaria organizzata, un «esercito potenzialmente illimitato 
di persone, uomini e donne». La caratteristica rivoluzionaria era 
che questi membri avrebbero condiviso la missione salesiana pur 
rimanendo nel mondo, senza l’obbligo dei voti religiosi (povertà, 
castità, obbedienza) né della vita comunitaria tipica dei religiosi. 
Erano chiamati a vivere una fede «evangelizzatrice e civilizzatrice» 
nel loro contesto quotidiano.	

13  P. Braido, Don Bosco prete dei giovani nel secolo delle libertà. Vol. 2, LAS  
	 2009. Suggerisco la lettura del Capitolo ventiduesimo, Un progetto di  
	 solidarietà cattolica nella missione tra i giovani (1873-1877), pp.173-205.

15
0 

 sa
le

si
an

i c
oo

pe
ra

to
ri



64

Fin dagli inizi dell’Oratorio, don Bosco aveva sempre potuto 
contare sulla collaborazione di preti e laici. La vera novità era nel 
dare a questa collaborazione una forma ufficiale e strutturata: 
un’Associazione o Unione ecclesiale. Questa entità sarebbe stata 
formalmente «aggregata» alla Società Salesiana, creando un 
legame spirituale e giuridico riconosciuto.

L’idea non nacque all’improvviso. Già nelle bozze delle Costituzioni 
Salesiane degli anni ’60, don Bosco aveva previsto un capitolo sui 
«Soci Esterni». Sebbene questa proposta fosse stata inizialmente 
respinta dalle autorità vaticane, don Bosco non si arrese. Lui 
voleva trasformare una rete di aiuti spontanei e informali in una 
famiglia spirituale riconosciuta, con un’identità precisa e un ruolo 
attivo nella missione salesiana.

Nell’Introduzione del 1854 al Piano di regolamento per 
l’Oratorio maschile di S. Francesco di Sales don Bosco 
esprimeva la speranza che il regolamento potesse 
«servire di norma (…) ad amministrare questa parte di 
sacro ministero, e di guida alle persone ecclesiastiche 
e secolari che con caritatevole sollecitudine in buon 
numero ivi consacrano le loro fatiche». Effettivamente 
era stato folto lo stuolo dei collaboratori ecclesiastici e 
laici, che amava ricordare. (Braido, 174)



65

L’originale visione di don Bosco ci interpella ancora, perché ci 
invita a rinnovare oggi quello stesso spirito apostolico che 
lui sognava come base e fondamento. Per don Bosco la figura 
del Salesiano Cooperatore era come una figura poliedrica con 
un’identità e una missione ben precise.

La sua identità era quella di un salesiano nel mondo: cristiano 
(laico, prete, uomo o donna) che vive lo  spirito salesiano nella 
propria condizione di vita, in famiglia e nella società. Non è un 
religioso, ma condivide con i religiosi salesiani lo stesso cuore e 
la stessa passione per la salvezza dei giovani.

La sua missione aveva un duplice scopo: quello della santificazione 
personale («fare del bene a sé stessi»: cioè chiamato a vivere una 
vita cristiana esemplare, con uno stile di vita semplice e virtuoso, 
quasi come se fosse «in Congregazione»). Poi la salvezza degli 
altri, l’azione apostolica, con l’obiettivo di un impegno attivo per 
il prossimo, con un focus speciale sulla «gioventù pericolante».

Don Bosco, con grande pragmatismo, stabilì che chi non 
poteva compiere queste opere direttamente («per sé») poteva 
comunque contribuire sostenendo chi le faceva («per mezzo 
di altri»). Questo principio rendeva l’esperienza accessibile a 
tutti, indipendentemente dall’età, dalla salute o dalle risorse 
economiche.

15
0 

 sa
le

si
an

i c
oo

pe
ra

to
ri



66

Don Egidio Viganò nella sua lettera L’Associazione dei Cooperatori 
Salesiani,14 nell’occasione della promulgazione solenne 
dell’allora nuovo Regolamento di vita apostolica dell’Associazione 
dei Cooperatori Salesiani, 1986, scriveva che questo nuovo 
Regolamento non era un semplice aggiornamento normativo, ma 
un evento di portata storica che completava il rinnovamento 
postconciliare dell’intera Famiglia Salesiana. Scrive don Viganò 
che mentre «Don Bosco non considerò conclusa la sua lunga 
e travagliata missione di Fondatore finché non riuscì a dare 
una struttura valida e una propria Carta d’identità a questa 
Associazione», tale processo di rinnovamento sta in continuità 
con l’esperienza fin lì vissuta che «era stata presente, in certo 
modo e in germe, già agli inizi del suo progetto a favore dell’Opera 
degli Oratori.»

Aggiunge, inoltre, che il carisma salesiano ha in sé una «duttile 
vitalità» che gli permette di adattarsi ai tempi senza perdere 
la propria essenza. Don Bosco era partito dall’intuizione 
fondamentale della missione giovanile e dall’urgenza di 
avere collaboratori permanenti. Solo dopo più di trent’anni 
di discernimento, dal 1841 al 1876, era riuscito a dare forma 
definitiva al suo progetto, passando da una dimensione diocesana 
a una vocazione universale.

14  E. Viganò, L’Associazione dei Cooperatori Salesiani, Lettera pubblicata in ACG 
n. 318, 1986.



67

Don Pascual Chávez, infine, in un intervento su Il Cooperatore 
nella mente di don Bosco,15 commenta «Il Progetto di Vita 
Apostolica: via di fedeltà al carisma di Don Bosco» sottolineando 
l’intuizione originale di Don Bosco e richiamando la celebre 
frase: «Io ebbi sempre bisogno di tutti!». In questa espressione 
troviamo sintetizzata in maniera completa la sua visione, che 
non è ridotta a vedere i Cooperatori come semplici aiutanti, ma 
come protagonisti essenziali di una vasta rete di collaborazione 
che in effetti ha reso possibile la diffusione mondiale dell’opera 
salesiana.

Don Chávez scrive che l’identità del Cooperatore, secondo don 
Bosco, si articola in tre dimensioni fondamentali: prima, è un 
cristiano cattolico; seconda, ha una vocazione secolare; terza, è 
salesiano nel mondo, richiamando la stessa conferenza di don 
Bosco nel 1885. In quella conferenza don Bosco disse:

Che cosa vuol dire essere Cooperatore salesiano? Essere 
Cooperatore salesiano vuol dire concorrere insieme con 
altri in sostegno di un’opera fondata sotto gli auspizi di 
San Francesco di Sales, la quale ha per iscopo d’aiutare 
la S. Chiesa ne’ suoi più urgenti bisogni; vuol dire 

15  https://www.donboscoland.it/it/page/il-cooperatore-nella-mente-di-don-
bosco

15
0 

 sa
le

si
an

i c
oo

pe
ra

to
ri



68

concorrere a promuovere un’opera tanto raccomandata 
dal Santo Padre, perché educa i giovanetti alla virtù, alla 
via del Santuario, perché ha per fine principale d’istruire 
la gioventù che oggidì è divenuta il bersaglio dei cattivi, 
perché promuove in mezzo al mondo, nei collegi, negli 
ospizi, negli oratorii festivi, nelle famiglie, promuove 
dico, l’amore alla religione, il buon costume, le preghiere, 
la frequenza ai Sacramenti, e via dicendo.16

Alla luce di questa visione di don Bosco, il Progetto di Vita 
Apostolica (PVA) traccia la strada per diventare una testimonianza 
autentica del progetto di Dio a favore della crescita integrale dei 
giovani. Tale strada diventa reale quando i Salesiani Cooperatori 
si impegnano a:

•	 assicurare l’identità dell’Associazione attraverso una fedeltà 
dinamica al carisma originale. Lo studio e la riflessione del 
carisma sia fonte che nutre continuamente la comprensione 
e il vissuto della chiamata;

•	 rafforzare l’unità dei membri nella loro diversità. La ricchezza 
della provenienza e la varietà dei doni che ogni membro ha 
e la situazione personale di ciascuno, sia una opportunità 
per creare spazi di convergenza, condivisione e abitare nuovi 
spazi di azione;

16  Bollettino Salesiano Luglio 1885, Anno IX. n. 7 



69

•	 infine, promuovere la vitalità missionaria di ciascun 
Cooperatore. La chiamata a sentirci come don Bosco vuol dire 
essere guidati da un cuore pronto «ad uscire», un cuore che si 
sente inviato, un cuore missionario. Tale convinzione supera 
il pericolo di una chiusura che finisce per far perdere il fuoco 
della chiamata.

Insieme a queste proposte di don Pascual Chávez, vale la pena 
ribadire il suo invito affinché non perdiamo quella freschezza che 
don Bosco comunicava e che oggi spetta a noi non smarrire, non 
indebolire. Il suo progetto ancora oggi mostra il proprio valore 
nella misura in cui ogni Salesiano Cooperatore cerca di essere, 
prima di tutto, una persona dedita al bene comune in ambito 
politico, sociale e umanitario. In questa ottica, in secondo luogo, 
l’attenzione privilegiata ai poveri e agli esclusi diventa la forza che 
spinge l’azione pastorale. In terzo luogo, viene ribadito l’impegno 
per una comunità credente, nel sostenere la vitalità alla Chiesa 
attraverso uno spirito di servizio autentico, vero e senza interessi. 
Infine, l’invito a formarsi continuamente perché la testimonianza 
nel suo insieme e ovunque sia nutrita di quella spiritualità laicale 
che forma alla vita evangelica, una vita portatrice della buona 
notizia, lievito nella società.

15
0 

 sa
le

si
an

i c
oo

pe
ra

to
ri





al
cu

ne
pr

op
os

te
   

   
   

  p
as

to
ra

li



72

6. Alcune proposte pastorali
In quest’ultima parte offro alcune proposte pastorali che 
possano essere studiate e discusse all’interno dei vari Gruppi 
della Famiglia Salesiana. Sono proposte che emergono dalle 
varie considerazioni fin qui esposte e che sono intimamente 
legate con la Parola di Dio che ci ha accompagnati in questa 
STRENNA 2026. L’augurio, per me e per ogni singolo membro 
della Famiglia Salesiana, è di porre sempre davanti a noi la forza 
e la luce della Parola. Da questa energia chiediamo allo Spirito 
di Dio che ci conceda coraggio e determinazione per vivere con 
fede il messaggio di Gesù, e vivendolo di portare il «vino della 
speranza» ai giovani.

1. «Fate quello che vi dirà»: verso una pedagogia 
dell’ascolto personale
Le parole di Maria ai servitori di Cana si offrono come un vero 
metodo educativo. Maria invita a un ascolto personale che porta 
dall’individualismo indifferente all’autonomia responsabile e 
solidale, dal conformismo esteriore sterile alla conversione del 
cuore.

•	 Educhiamo i giovani all’ascolto personale della parola di Dio 
verso una fede adulta e consapevole.

•	 Promuoviamo il discernimento a livello personale e 
comunitario, di gruppi e di assemblee.



73

2. Maria a Cana: educatrice della libertà autentica

Maria non costringe i servitori, ma li orienta verso Colui che può 
trasformare la loro vita. È il modello di ogni autentico educatore 
nella fede: non imporre, ma proporre; non costringere, ma 
accompagnare; non sostituirsi, ma rendere capaci.

•	 Cresciamo come educatori ed educatrici che aiutano i giovani 
a porsi le domande giuste, evitando il pericolo di dare risposte 
preconfezionate.

•	 Diventiamo coscienti che l’autorevolezza nasce dalla 
testimonianza coerente e autentica, non dall’autoritarismo 
soffocante.

•	 Accettiamo che educare alla libertà significa anche 
preventivare il rischio del «no», di una risposta negativa, di un 
rifiuto, e che in ogni caso occorre sempre rispettare le scelte 
dei giovani all’interno di un cammino graduale di crescita.

3. L’arte di leggere i segni dei tempi con i giovani

Una pastorale incarnata sa leggere la realtà giovanile senza 
pregiudizi né nostalgie del passato. I giovani vivono in un mondo 
complesso, attraversato da sfide inedite: la rivoluzione digitale, 

 p
ro

po
st

e 
pa

st
or

al
i



74

l’incertezza del futuro, la crisi delle istituzioni tradizionali, le nuove 
forme di povertà esistenziale.

•	 Ascoltiamo in maniera empatica: prima di giudicare, 
cerchiamo di comprendere il mondo giovanile dall’interno.

•	 Facciamo una lettura sapienziale: vediamo nei cambiamenti 
culturali non solo minacce, ma anche opportunità per 
l’annuncio.

•	 Promuoviamo la conversazione nello Spirito: la «sinodalità» 
la viviamo in maniera evidente quando coinvolgiamo i 
giovani stessi nell’ascolto reciproco, nell’analisi della loro 
realtà e nella formulazione di nuove proposte.

•	 Con uno sguardo di fede, riconosciamo l’azione di Dio anche 
nelle situazioni apparentemente più lontane dal Vangelo.

4. Scegliere: la libertà cristiana come risposta vocazionale

Uno dei punti più delicati della pastorale giovanile salesiana di 
oggi è il rapporto tra fede e libertà. Solo «l’ascolto libero» permette 
di sperimentare la forza liberante del Vangelo.

•	 Offriamo ai giovani spazi ed esperienze fatte di un 
cristianesimo coraggioso, non timoroso, una proposta di vita 
cristiana semplice e credibile.



75

•	 Orientiamo all’azione: ogni azione e proposta concreta siano 
vissute e guidate dalla Parola perché diventino segni di una 
spiritualità integrale. Il servizio emerge allora come naturale 
espressione di una fede matura e di una libertà autentica.

5. I 150 anni dei Salesiani Cooperatori: un modello per 
oggi

La commemorazione dei 150 anni dei Salesiani Cooperatori offre 
alla missione salesiana una opportunità unica: il sogno di don 
Bosco di un «grande movimento di persone» impegnate per il bene 
della gioventù.

•	 Protagonismo giovanile: i giovani non sono solo destinatari 
dell’azione pastorale, ma soggetti attivi. Come i primi 
Cooperatori fin dall’inizio, i giovani hanno condiviso il sogno 
di don Bosco. Lo stesso deve valere per i giovani di oggi: 
sono chiamati a essere protagonisti dell’evangelizzazione, in 
modo più esplicito dei loro coetanei.

•	 Alleanze educative: la missione salesiana non può essere 
opera di singoli, ma richiede reti di collaborazione tra 
famiglie, comunità cristiane, scuole, associazioni, mondo del 
lavoro. I Salesiani Cooperatori di ieri e di oggi rappresentano 
questo spirito di alleanza pastorale.

 p
ro

po
st

e 
pa

st
or

al
i



76

•	 Dimensione missionaria: il carisma salesiano è 
intrinsecamente missionario. Ogni scelta pastorale non può 
limitarsi alla conservazione dell’esistente, ma deve aprirsi 
alle periferie, alle nuove povertà, ai giovani più lontani.

•	 Laicità feconda: i Salesiani Cooperatori testimoniano la 
bellezza della vocazione laicale nella Chiesa. Questo significa 
valorizzare e prendere sul serio il ruolo specifico dei laici 
nell’educazione alla fede, rispettando e promuovendo la loro 
competenza e autonomia.

Conclusione

La STRENNA 2026 consegna alla Famiglia Salesiana un 
programma insieme impegnativo e affascinante. In un tempo in 
cui i giovani sono spesso descritti solo in termini di problematicità 
o fragilità, la proposta salesiana li guarda con gli occhi della fede: 
quando incontrano proposte credibili e testimoni autorevoli, i 
giovani si mostrano sinceri portatori di doni specifici, realmente 
capaci di ascolto autentico, pronti a fare scelte generose.

Come Maria a Cana, noi educatori ed educatrici nella fede siamo 
chiamati a testimoniare Cristo ai giovani, non come «oggetto» 
ma come relazione liberatrice, a proporre la vita cristiana non 



77

come regole da seguire, ma come pienezza di vita gratuitamente 
offerta. «Fate quello che vi dirà» non è un invito all’obbedienza 
cieca, ma alla libertà responsabile comunicata da chi ha già 
incontrato e sperimenta l’Amore, e vuole condividerlo perché in 
lui c’è la vera vita.

Chiudo con una riflessione di Romano Guardini17. Egli 
afferma che la nostra fede è una ««fede contestata», che 
deve continuamente accertare il proprio fondamento, e 
disfarsi magari del vario e del bello per attenersi soltanto 
all’essenziale.» Ciò vuol dire che quando sorge il dubbio o lo 
scoraggiamento, che spesso ci attaccano nella nostra missione, 
ci accorgiamo che la vera fede è quella «che sempre di nuovo 
si rizza contro il dubbio. […] Quella caratteristica forma di fede 
che (San Giovanni Henry) Newman ha ben descritto quando 
affermò che «credere» significa «poter sostenere il dubbio»».

Il vino nuovo delle nozze di Cana, che simboleggia la novità 
promossa da chi crede, noi lo portiamo con gioia e speranza 
anche e soprattutto in mezzo a sfide e difficoltà, dubbi e 
incertezze. Sia nella Chiesa come nella società, i giovani che 
accompagniamo sono portatori di una sete di vita autentica. 

17  R. Guardini, Sorge um dem Menschen, Bd. I, Werkbund, Würzburg 1962, tr. it. di  
	 Albino Babolin, Ansia per l’uomo, vol. I, Morcelliana, Brescia 1970, p. 130.

 p
ro

po
st

e 
pa

st
or

al
i



78

Cercano di incontrare credenti, che comunicano una proposta 
cristiana credibile e per questo sono da loro creduti. È questa 
la sfida che la STRENNA 2026 affida a tutti noi della Famiglia 
Salesiana che abbiamo a cuore le nuove generazioni.

Il sogno di don Bosco continua ogni volta che un giovane 
scopre negli educatori e pastori che incontra non un limite 
alla sua libertà, ma la strada per diventare pienamente sé 
stesso, un credente che vive la sua fede al servizio dei fratelli. 
È questa la «buona notizia» che la missione salesiana è 
chiamata ad annunciare: l’audacia della fede e la gioia della 
condivisione.

È questa la STRENNA che con gioia e commozione vi offro, e 
che mi impegno a vivere io per primo.






